
 بررسی انتقادی چیستی فلسفه دین

 1قاسم پورحسن

 مدخل

 : سه مسئله را باید در باب فلسفه دین از یکدیگر متمایز ساخت
 کارکرد ج( ها‏روش ب( تعاریف الف(

 : توان تعریف کرد می فلسفه دین را از چهار منظر
فلسفه دین عبارتست از پژوهش عقلانی دین وتوجیه عقلانی باورهای : منظرفلسفیـ 

با رویکرد فلسفی صورت ، معنادارومعقولهای  یعنی مطالعه دین بمثابه گزاره. دینی
هم مباحث زبانی را مورد اهتمام ، رویکرد فلسفی هم به روش انتقادی توجه دارد. پذیرد
شیوه تالیفی همان جامعیت در ) گیرد می در پیش هم روش تالیفی را، دهد می قرار

 براهین ونوع نگاه به مباحث است( وهم مدلل بودن را بر معلل بودن تعاریف ترجیح
در منظر فلسفی گرچه رویکرد بنیادین همانا دلیل ورزی است اما دلیل معنای . دهد می

بنا براین در تعریف . تواند ایمان وشهود وتجربه را نیز در بر بگیرد می وسیعی دارد که
فلسفه دین از منظر فلسفی باید علاوه بر آنکه وجوه مختلف دین مورد لحاظ واقع 

، معقول بودن اعتقادات وباورها. بشود بعد عقلانی آن بر سایر ابعاد احاطه داشته باشد
سازگار بودن اعتقادات با براهین عقلی ، صحیح بودن تجربه وایمان، مدلل بودن گزاره ها

 این رویکرد در دوره اخیر بشدت مورد نقد. ها در پرتوفلسفه امکان پذیر استتن
 . معرفت شناسان اصلاح شده وایمان گرایان (واقع شده است )
آنچه امروزه در مسیحیت . دفاع درون دینی از اعتقادات وباورهای دین: منظر کلامی ـ

فت شناسی اصلاح شده مبناگرایی معتدل ومعر، هر سه مرحله() اعم از ایمان گرایی

                                                                                                                             
 دانشیار وعضو هیئت علمی دانشگاه علامه طباطبایی.  1



 پردازی های نظریه مجموعه مقالات کرسی  634

 بروشنی. شود تا فلسفی یا عقلی محض می رویکردی کلامی محسوب، وجود دارد
خواه دلیل گرایی حداکثری افراطی یا ، با دلیل گراییها  توان دلایل مخالفت این نحله می

سویین . مانند لاک( را فهم کرد) یا غیر الحادی مانند کلیفورد() اعتدالی وخواه الحادی
پلنتینگا ودیگر متفکران برجسته حاضر در مسیحیت تماما از منظر ، ترستورفول، برن

متفکران ایرانی نیز که . درون دینی به بحث در باره موضوعات فلسفه دین پرداختند
کوشند تا از  می فلسفه دین در چهارچوب کلام جدید دارندهای  تمایل به طرح بحث

 . منظر کلامی به پژوهش بپردازند
فلسفه دین عبارتست از بررسی معناداری زبان دین ونقد دیدگاه : یلی وزبانیمنظرتحلـ 

 . بی معنایی وغیر شناختاری آن
ظهور فلسفه دین در دوره جدید را نوعی واکنش در برابر ، بسیاری از محققان 

. کنند می دینی تلقیهای  پوزیتیویسم منطقی وحلقه وین با معناداری گزارههای  مخالفت
اخیر خود تاکید دارند که جریان غالب در ابتدای سده حاضر وتا های  نوشتهاینان در 

پوزیتیویسم منطقی بود که ادعاهای دینداران در باره باورهای دینی ، دهه پایانی هفتاد
ونیز مسیحیت را بی معنا وپوچ دانسته وبه گفته پلنتینگا اعتقادات مسیحی آنقدر حتی 

دانستند  می شوند لذا نه تنها آنها را از نظر معرفتی بی معنامحترم نیستند که باطل شمرده 
اینان معتقدند که فلسفه دین در ابتدا واکنشی در مقابل . بلکه چرند محض تلقی کردند

استقلال در پیش گرفت  هرا، بود وبتدریج پس از پاسخ دادن به آن مدعیاتها  این دعوی
حال حاضر پوزیتیویسم منطقی به وهم اکنون دانش وقلمرو مستقلی شد چرا که در 

 . سرداب گمنامی وفراموشی سپرده شد
توسعه ، دین، علم، فلسفه دین یک متا دانش است که در باره اخلاق: منظر فرادانشیـ 

زندگی ومعنا ، خلقت جهان وخدا، تکامل، انسان شناسی، محیط زیست، والزامات آن
امروزه در غیاب متافیزیک به ، دین گویا فلسفه. نشیند می به بحث. . . . داشتن آن و

فلسفه دین بیشتر جنبه مناط وملاک را ، در این تعریف. راند می جای آن نشسته وحکم
بیان ، براین اساس فلسفه دین به ارزیابی. پیدا خواهد کرد تا یک دانش یا قلمرو مستقل

 . پردازد می وداوری میان علوم، تبیین درستی و نادرستی آراء ونظرات، چگونگی وچرایی
  



 634  نیفلسفه د یستیچ یانتقاد یبررس

 اساسی تعریفهای  ویژگی

رسد تا زمانیکه بنیادهای اصلی فلسفه دین مشخص نشود تمی توان تعریفی را  می بنظر
 دینیهای  فلسفه دین از اعتقادات یا باور. درست یا کامل یا مختارارائه کرد یا نامید

اعم از ، فلسفیدین بمعنای وسیع نه لزوما وحیانی یا ابراهیمی( به نحو عقلانی یا )
یا معقول بودن که با فقدان دلیلی نیز سازگار است؛ یا ای  برهانی مانند دلیل گرایی گزاره

که مخالف هر نوع برهان ) اعم ازتجربه دینی یا شهودی وکشفی یا سرسپردگی، ایمانی
توان گفت که شالوده  می گویدلذا می داند( سخن می ورزی است وآنرا تباه کننده ایمان

فلسفی یا روش ، وتعریف آن() عقلانیت، وتعریف آن() لم را عناصری مانند دیناین ع
 . دهد می دینی ومعناداری تشکیلهای  وگزاره، ایمان یا ایمانی، فلسفی

را در تعریف ذکر کرد که همه یا اکثر  هایی  با توجه به این مقدمه باید شاخص
 . موضوعات ومسائل فلسفه دین را در بر بگیرد

 : صبغه دینی بودن مسئله ـ 1

را دینی بدانیم یا آنرا بیرون از حوزه دین تلقی کنیم البته ای  اینکه با چه ملاکی مسئله
دینی بودن در اینجا بمعنای . امری دشوار است اما هم ممکن است وهم ضروری است

شود نه علمی صرف مانند بحث  می الهیاتی عرضه هایی  الهیاتی است یعنی از آن بحث
در فیزیکالیسم که خود اساسا بحثی دینی نیست یا فلسفی محض ها  ز تحریک عصبا

گرچه تعاریف گوناگونی از دین ارائه . مثل اینکه وجود مساوقت با وحدت دارد یا خیر
ماکس ) تفسیرگرایانه، دورکهایم() جامعه شناسانه، شده خواه تعریف طبیعت گرایانه

جیمز وتیلور( یا ) کارکردگرایانه، فروید() نکاوانهروا، فوئرباخ() انسان محورانه، وبر(
تفسیری ، هیک: رک. . . . )مسیحیت( و) اخلاقی بودن، اسلام ویهود() وحیانی نگریستن

 مقدمه ( 1ص، متن انگلیسی، از دین
کدامیک اولویت ؟ را مورد التفات قرار دهد یا خیرها  آیا تعاریف باید تمامی این صبغه

بمعنای وسیع آن( بسیاری از این رویکردها را ) فیلسوفان دین؟ یا ترجیح داردوچرا
نزد ویتگنشتاین . مورد توجه قرا دادند وهر کدام دین را بمعنای خاصی تلقی کردند

متاخر باید در باب دین از شباهت خانوادگی سخن گفت که جان هیک در آغاز 
دهد  می ی از دین بدستآورداما این تعبیر نه معنای می تفسیری از دین همین دیدگاه را

پلنتینگا و سویین برن دین را در اسلام ومسیحیت . شود  می ونه ثغور ومناطی را موجب
طور ه هیک ب. محدود کرده ودر نهایت تمامی آرائشان معطوف به مسیحیت است



 پردازی های نظریه مجموعه مقالات کرسی  634

و هندوئیسم( ، بودیسم، یهود، مسیحیت، اسلام) گوید می دین سخن 5مشخص از 
ن قائل به خدای متشخص بوده و آنرا از خدای غیر متشخص دی 5وتاکید دارد که هر 

 . سازد می متمایز
توانیم موضوعی را متعلق به یا درون  می بعلاوه چگونه وبراساس چه ملاک یا رویکردی

ژنوم انسانی وامکان علمی بقاء آنرا های  اگر کسی بحث. فلسفه دین بدانیم یا قرار دهیم
یا امروزه که بحث تکامل . باره آن وارد بحث شود طرح کند آیا فیلسوف دین باید در

شود که گویا اساسا موضوعی دینی است آیا در واقع وحیثیت علمی  می طرحای  بگونه
توان قائل شد که موضوعی صرفا علمی است وهیچکدام از مدعیات آن ربطی به  می آن

، فرهنگ، هنر، زندگی وارزش زندگی کردن، در باره محیط زیست. فلسفه دین ندارد
  ؟ ونظایر آن چه باید گفتها  آداب وآیین، جنگ وصلح

 : عقلانی بودنـ 2

برخی عقلانی بودن را بهتر . وجه عقلانی بودن آن است، عنصر دوم در فلسفه دین
رسد که هر دو واژه هم دارای ابهام است وهم  می ازلحاظ فلسفی تلقی کردنداما بنظر

توان گفت که هیچ اجماعی بر سر  می حتی. باشد می را مشتملای  معناهای گسترده
در صورتیکه ایندو مفهوم بخوبی روشن . عقلانی بودن یا فلسفی بودن وجود ندارد

گوییم باورهای دینی  می اینکه. نشود ممکن است هر کس از آن مراد خاصی داشته باشد
در ، ا نپذیردرا به نحو فلسفی بررسی کنیم بدان معناست که هر دیدگاهی که این تراز ر

توانیم تمامی جریانات مربوط به ایمان گرایی را  می آیا. درون فلسفه دین نخواهد بود
حداقل در ) دینی در دیدگاه قائلان به آنهای  تجربه ؟ بیرون از فلسفه دین قرار دهیم

آن از سه مرحله}اشلایر ماخر و ویلیام جیمزکه تجربه را صرفا ای  دومرحله اندیشه
ادراک –دانند وآلستون برخلاف آنها که عنصر معرفتی را  می پردگیاحساس وسرس

کند{(نه قابلیت تعبیر دارند ونه برای دیگران معرفت بخش اند  می وارد تجربهـ  حسی
 ؟ آیا بحث از آن در فلسفه دین صورت نمی پذیرد؟ را چه باید کرد

ه همه رویکردها حتی توانیم معنای فلسفی یا عقلانی را آنچنان فراخ بگیریم ک می آیا
یا ؟ بعلاوه مراد از فلسفی یعنی ارسطویی؟ غیر عقلی وضد فلسفی را واجد شود

از فلسفی ارائه داد تا  هایی  پس باید مشخصه؟ نطریهای  یا هرنوع کنکاش؟ استدلالی
توان مدعی شد که  می در پرتو آن. حد ومرز بررسی فلسفی از غیر فلسفی روشن گردد



 634  نیفلسفه د یستیچ یانتقاد یبررس

سائل غیر فلسفی باشد آن موضوعات خودبخود از حوزه فلسفه دین اگر شیوه بررسی م
گیرد که چه کسانی از وجه فلسفی این  می تازه بحث کلان تر شکل. خارج خواهند شد

یا تنها کسانی که گرایش به مبناگرایی  ؟ همه فیلسوفان دین؟  آورند می علم دفاع بعمل
 ؟ یا دلیل گرایی در دین دارند

آوریم مرادمان  می در اندیشه اسلامی وقتی سخن از برهان یا دلیلرسد که  می بنظر
، توانند بمثابه ادله عمل کنند می معنای مضیق آن نبوده بلکه هر نوع شواهد وقراینی که

در بسیاری از مواقع و از اینرو ادله آفاقی وانفسی را در این زمره قرار داده . باشد می مراد
مواجید ، الهامات ومنامات، کشف وشهود، فطرت. کنیم می دلایل انفسی را ارجح تلقی

 . واذواق برتر از دلایل عقلی بمعنای خاص هستند

 : پژوهش بیرون دینیـ 3

 الهیات، دین ورزی صرف، در بساری از تعاریف تمایز فلسفه دین با دانش کلام
این ابهام البته در صرف . اخلاق یا اخلاقیات روشن نیست، خود فلسفه، طبیعی()

حیث ، روش بحث وداوری، تعریف نمی ماند بلکه به اشتمال وعدم اشتمال موضوعات
آیا ذات فلسفه دین . کند می نیز سرایتای  وحیث مدافعه گرایانه یا غیر مدافعه، پژوهش

توانیم با رویکرد بلا اقتضاء نیز از چیستی دین وکارکرد  می پژوهش بیرون دینی است یا
 ؟ آن سخن گفت

توانیم ابتداء به بررسی پسینی تعاریف از فلسفه دین  می حال، ین ملاحظاتبا توجه به ا
 . سپس به نقد آن روی آورده آنگاه تعریفی پیشنهادی ارائه کنیم، دست زده

 ملاحظاتی بر تعاریف 
 : توان در سه گونه جای داد می بطور کلی تعاریفارائه شده را

 فلسفه دین بمثابه الهیات یا کلام -
 ین بمثابه روش یا رویکردفلسفه د -
اعم از رهیافت مدافعه گرایانه که همان الهیات طبیعی ) فلسفه دین بمثابه دانش وعلم -

 است یا فرانگرانه ی فلسفی وعقلی که فلسفه دین بمعنای خاص خواهد بود(

 فلسفه دین بمثابه الهیات یا کلام جدیدـ 1

فلسفه دین را کلام یا ، دوره اولبخصوص  هایی هم در ایران و هم در غرب در دوره



 پردازی های نظریه مجموعه مقالات کرسی  664

: نویسد می سروش در قبض وبسط در تعریف فلسفه دین. کردند می الهیات تعریف
گیرد و هم علم کلام  می فلسفه دین امروز مفهوم اعمی دارد که هم کلام قدیم را در بر

 (11، قبض وبسط، سروش. . .  )شود می لذا کلام جدید گاهی فلسفه دین نامیده. . . را
که در ایران در باره کلام جدید نشر یافت عمدتا بر همسانی ایندو تاکید  هایی  در نوشته

 در کتابشناسی توصیفی کلام جدید تصریح شده آنچه را ما کلام جدید. شده است
کتابشناسی توصیفی ، محمد اسفندیاری) گویند می فلسفه دین، متکلمان غربی، نامیم می

 (211-232، 2. ش، 1413بهار ، نقدونظر، کلام جدید
ه دین برگزار شده ودر زمستان همان سال فدر باره فلس1415در میز گردی که در سال 
بر همانندی وناهمانندی کلام جدید وفلسفه دین تاکید شده ، در مجله قبسات چاپ شد

 (22-45، 1415، 2. ش، قبسات) بود
لمی ودینی به جهان تا استیس در کتاب دین ونگرش نوین نیز در تفکیک دو نوع نگاه ع

ترجمه ، دین ونگرش نوین، والتر ترنس، استیس) حدودی به این رویکرد نزدیک است
 (222، 1431، چاپ اول، حکمت، تهران، احمد رضا جلیلی

هم نسبتی میان ، که مربوط به دهه هفتاد استها  در کتاب کلام جدید در گذار اندیشه
پیوند کلام جدید با فلسفه دین را ارزیابی کرده کلام جدید وقدیم برقرار ساخته وهم 

در این کتاب آمده . کند می گوناگون در باب تعریف فلسفه دین را بیانهای  وهم نگرش
استدلال نیز های  غایت وحتی گاه در شیوه، تعریف، که کلام جدید وسنتی در موضوع

ا مرحله متاخر از ی در واقع کلام جدید همان کلام سنتی تکامل یافته. با هم متحدند
، کلام جدید در گذر اندیشه ها، علی اوجبی. )پروسه روبه روشد علم کلام است

 (55، 1415، تهران، موسسه فرهنگی اندیشه معاصر
گوید ابتدا  می هنگامی که مطهری در باره ماهیت کلام جدید وضرورت این علم سخن

دارد که در  می نوانسپس ع. کند که لازم است کلام جدیدی تاسیس شود می تصریح
گیرد که از جمله آن فلسفه دین وعلل پیدایش  می مسائلی مورد بحث قرار، کلام جدید

آن از نظر روان شناسان وجامعه شناسان ونظریات مختلفی که در این زمینه داده شده 
، علمیههای  به نقل از وظایف اصلی و وظایف فعلی حوزه، 52، همان. . . . )است

 (33ص ، مطهری
 با عنوان ای  ایوکانگردر نوشته  Christian Theologyضمن 

در ذیل الهیات بمثابه علم ، بررسی تاریخ الهیات در غرب از سده دوم تا زمان حاضر
وی تاکید . آورد می با فلسفه دین بعملای  ابتدا تعریفی از آن بدست داده وسپس مقایسه



 664  نیفلسفه د یستیچ یانتقاد یبررس

باشد چون هم موضوعی  می ادعا موجهدر این  دارد که الهیات ادعای یک علم را دارد و
علاوه از ه ب. برد می معین دارد وهم از روش خاصی که عقلانی وانتقادی است بهره

بنابراین موضوع . برد می پردازند نیز بهره می علوم عقلی دیگر که به بررسی نقادانه دین
در او تنها تفاوت این دو را . و روش فلسفه دین همان موضوع وروش الهیات است

دینی را های  نویسد که کنش می وی در تعریف فلسفه دین. داند می حیث مدافعه گروانه
کند اما الهیات از فلسفه دین فراروی کرده وبا  می انتقادی بررسیـ  با روشی عقلانی

 . پردازد می به بررسی در دین، اعتقاد به امور مابعدالطبیعی
(Yves Congar,ChristianTheology,The Encyclopedia of Religion,Ed. M. 
Eliade,Vol. 14,New York,1987,459-461) 

طبق این تعریف باید فلسفه دین را جزئی از الهیات تلقی کرد به همین دلیل وی با رای 
وجه برتر ، دیوید آدام در باب مقایسه الهیات وفلسفه دین وتغایر آنها واینکه فلسفه دین

 . کند می همسان تلقی، و را در موضوع وروشد مخالف بوده و این، الهیات نیست
منظور نویسنده الهیات طبیعی است( ) الهیات عقلی، "در باب الهیاتای  مقدمه"در مقاله 

، برشمرده ومعتقد است به باور برخی مراد فلسفه دین است() را همان الهیات فلسفی
ن منحصر به کندکه الهیات عقلی چو می وی تصریح. تفاوتی میان آندو وجود ندارد

طریق عقلی است لذا ربطی به اعتقاد دینی فرد نداردچنانکه هیوم با موضع صرفا عقلی 
وتجربی در کتاب محاوراتی پیرامون دین طبیعی در همان طریقی سیر کرد که توماس 

به همین منوال کسانی هم هستند که اصولا فرق . آکوئیینی در رساله رد ملحدان 
وفلسفه دینی! از یکطرف والهیات فلسفی با الهیات عقلی قائل میان فلسفه دین ای  عمده

دانند وتعریف واحد همه آنها را  می رشته واحدی، نیستند وهمه آنها را با کمی مسامحه
 (132-134، 1415، اوجبی. )گفته اند "تعلق فلسفی به دین"نیز 

دین برگزید ضمن آنکه عبارت الهیات را برای فلسفه ، نویسنده کتاب الاهیات فلسفی
 بلکه در تحلیل هایش در بخش اول که به بررسی رویکردهای گوناگون در دین

رویکرد دین "وی همه جا عنوان . گیرد می همین رویکرد تعریفی را در پیش، پردازد می
مهمترین رویکردهایی که . دهد می را برسایر عناوین برای فلسفه دین ترجیح "پژوهی

بررسی واقع شده است دو رویکرد تحلیلی وپدیدارشناسی مورد ها  در این گونه شناسی
است که در ضمن هر دو برواژه رویکرد تاکید شده است واین در حالی است که برخی 

اصلی فلسفه دین های  فیلسوف دین بوده و رهیافت، از نظریه پردازان این رویکردها
ح شده یا کالوینی معرفت شناسی اصلا، تجربه دینی، دلیل گرایی، همچون ایمان گرایی



 پردازی های نظریه مجموعه مقالات کرسی  664

بوستان ، 1424، الاهیات فلسفی، محمد رضایی، محمد. )ونظایر آن بررسی نشده است
 (11-52، قم، کتاب

نویسد زمانی  ، می"؟ فلسفه دین چیست "جان هیک در کتاب فلسفه دین در ذیل عنوان
نی فلسفه دین کلا به معنای تفکر فلسفی در باب دین یعنی دفاع فلسفی از اعتقادات دی

فلسفه دین به عنوان ادامه دهنده نقش وکارکرد الهیات طبیعی که متمایز . شد می دانسته
غایت آن اثبات وجود خدا از طریق براهین . گردید می شناخته، از الهیات وحیانی بود

رسدبهتر  می اما بنظر. کرد می عقلی بودواز این رو راه را برای مدعیات وحی هموار
از طریق براهین عقلی را الهیات طبیعی ودفاع فلسفی از عقاید است اثبات وجود خدا 

انتشارات ، ترجمه بهزاد سالکی، فلسفه دین، جان هیک. )بنامیم "مدافعه دینی "دینی را
 (14-13، 1412، بین المللی الهدی

در ذیل خلط کلام ، نکته قابل توجه این است که در کتاب هندسه معرفتی کلام جدید
آمده است که ابهام مضاعف در مسئله تمایز فلسفه دین وکلام ، جدید وفلسفه دین

. جدید ممکن است موجب شود تا طرح مسئله امری نامفید وغیر ضروری تلقی شود
به طرح وبحث از مسائل ، لذا بهتر است بجای بحث از چیستی ایندو دانش وتمایز آنها

هندسه معرفتی کلام ، ملکیقرا، احد فرامرز. )ومباحث کلام جدید وفلسفه دین بپردازیم
 (111، 1412، موسسه فرهنگی دانش واندیشه معاصر، جدید

روشن است که چنین نگاه وتعاریفی حکایت بر عدم آگاهی از ماهیت فلسفه دین داشته 
. وپیروان آن نمی توانند از چهارچوب رویکرد یا روش در باب فلسفه دین فراتر بروند

نها بن بست را در دستیابی به حقیقت این دانش این نوع تلقی به فلسفه دین نه ت
نادرست وغیرکارامد را موجب خواهد ، سازد بلکه فهمی ناقص می ومسائل آن مضاعف

عنایی از الهیات(، هیچ کمکی به به هر م) دیدگاه همسانی فلسفه دین با الهیات. شد
 . جاری در ایضاح ماهیت فلسفه دین نخواهد کردهای  تلاش

 ثابه روش یا رویکردفلسفه دین بم 

چون  هایی  بود که واژه "مقالات جدید در عرصه کلام فلسفی "شاید نخستین بار در
آنتونی فلو ومک . گرایش و رهیافت برای فلسفه دین بکار برده شد، روش، رویکرد

. اینتایر ده سال پس از پایان جنگ جهانی بود که این مجموعه را ویراستاری ونشر دادند
بی تردید تحت تاثیر پوزیتیویسم و رویکرد تحقیق پذیری ومسئله این مجموعه 



 663  نیفلسفه د یستیچ یانتقاد یبررس

خود فلو . معناداری شکل گرفته وبا مشرب سلبی به تحلیل زبان دین پرداخت
به بررسی  فاقد معنا دانست و، که قابلیت ابطال ندارند دلیل اینه دینی را بهای  گزاره

مقالات از فلسفه دین بمثابه در این . دینی دست زدهای  انتقادی دین پژوهی وگزاره
 . میان آمده استه ورویکردهای به دین سخن بها  روش

(See: Magee, Bryan, Modern British Philosophy, Oxford university press, 
1986, 207) 

فلسفه دین ، مطالعه تطبیقی ادیان ماکس مولر، تبیین روانشناختی دین نوشته آلستون
فلسفه دین ؛حقایق وابهامها نوشته رام ، ایره المعارف دین(در مجموعه د) پراود فوت
فلسفه دین بازیل میچل ومفاهیم ، عمده در فلسفه دین پل ریکورهای  گرایش، نات شرما

روش ورویکرد تحقیق ، ومسائل فلسفه دین هوبلینگ تماما فلسفه دین را بمنزله گرایش
از روش تفکر ، فلسفه دین در کتاب مفاهیم ومسائل. وپژوهش در دین برمی شمارند

فلسفی در دین تاکید شده وتصریح گردید که فلسفه دین به مفهوم پژوهش عقلانی از 
نویسنده از دونگرش متفاوت در باب دین به . ادیان مختلف و پدیدارهای دینی است

یاد کرده ومعتقد است که فلسفه را یا باید  "فلسفه دین "عنوان مضاف الیه در ترکیب
بینیم ویا باید وجه  می عرفت شناسانه تلقی کرد همانطور که در فلسفه تحلیلیبمعنای م

، قبسات، مفاهیم ومسائل فلسفه دین، هوبلینگ. )متافیزیکی و وجود شناسانه بدان داد
 (22-23، 1415زمستان ، 2ش، سال اول

چاپ ، نینیان اسمارت در گفتگوی با بریان مگی که در مجموعه فلسفه جدید انگلستان
رویکرد ، شد از مشرب ورویکردهای مختلف به دین همچون رویکرد علمی به دین

البته وی تاکید دارد که ) رویکرد تاریخی به دین، روانشناسی وجامعه شناسی به دین
روش پدیدارشناسی به دین ، فلسفه دین ندارد(های  تاریخ اهمیت چندانی در پژوهش

مهم دین های  نظر من فلسفه دین از بخشافزاید که به  می کند و می ونظایر آن یاد
وی میان فلسفه دین وجامعه شناسی پیوندی نیرومند برقرار ساخته وحتی . پژوهی است

، در باب دینهای  بعلاوه در میان رویکردها وروش. شمارد می ایندو را از یک سنخ بر
که  هایی  شدارد پژوه می مهم تر تلقی کرده وبیانها  پدیدارشناسی را از سایر رویکرد

به لحاظ روشی از اهمیت ، با رویکرد پدیدارشناسی در حوزه دین انجام شده است
کنم این امربه لحاظ روشی در عرصه علوم  می گوید فکر می او. خاصی برخوردار است

گفت وگوی با ، فلسفه دین، کلام فلسفی) مهم است، اجتماعی وحتی علوم انسانی
 (423-425، صراط، 1413، نینیان اسمارت



 پردازی های نظریه مجموعه مقالات کرسی  666

روش تحقیق ، دین پژوهیهای  در ایران در دوره اول بطور شایع از فلسفه دین با عنوان
، گرایش عقلی در دین، دین پژوهی فلسفی، مشرب فلسفی در دین، عقلانی در دین

فلسفی به دین  -روش فرادینی ونظایر آن که تماما حکایت از روش ورویکرد عقلی
 ز کسانی که با دانش بودن فلسفه دین مخالفتشد ودر حال حاضر نی می یاد، دارد
این گروه همچنان تحت تاثیر رویکرد دین پژوهی . باشند می مدافع این نظریه، ورزند می

در ایران ترجمه شده و منظر ها  در غرب هستند در اوایل دهه هفتاد این نوع نوشته
دین پژوهی است مراه آورد که مهمترین نمونه آن کتاب  روش یا گرایش را با خود به

ترجمه بهاء الدین ، دین پژوهی: ک. ر) که آقای خرمشاهی آنرا ترجمه کردند
(نکته مهم در 1412، چاپ اول، موسسه مطالعات وتحقیقات فرهنگی، تهران، خرمشاهی

در این . این منظر این است که حیث روش شناختی از اهمیت برجسته برخورداراست
نخست رویکرد : پژوهش در دین مورد تاکید استدیدگاه دو نوع رویکرد در باب 

روانی دین بر فرد ـ  روانشناسی به دین که در آن درباره وجوه فردی وتاثیرات روحی
شود ودیگری رویکرد جامعه شناسی به دین است که تاثیرات دین بر جامعه  می بحث

ست که دهد در گفت وگوی با اسمارت آمده ا می ومناسبات جمعی را مورد توجه قرار
این سخن درست است که . فلسفه دین تقریبا با رویکرد اجتماعی ریشه واحدی دارند

 وها  تدریج زمینهه ب مباحث علوم اجتماعی بود و، دین پژوهیهای  خاستگاه اولیه بحث
 این تاکید تا بدان حدبود که دین و. روانشناسی نیز مورد توجه قرار گرفتهای  روش

. کردند می جامعه شناسانه تلقیهای  شی از موضوع پژوهشپژوهش در باره دین را بخ
توان در کتاب فریزر ونقد ویتگنشتاین بر  می نمونه بسیار بارز وقابل تامل در این امر را

نقد آن اثری قابل توجه در  این کتاب و. آن با عنوان ملاحظاتی برشاخه زرین فریزر دید
 . باره رویکرد جامعه شناسانه در موضوع دین است

دو روش پدیدارشناسانه و ، در غربها  نوشته در ایران باز هم تحت تاثیر ادبیات و
نظر نگارنده همچنان نیز این چیرگی ه ب دو روش مسلط در فلسفه دین بوده و، تاریخی

 . برجای مانده استها  در اذهان ونوشته
ا رویکرد نتیجه بحث در منظر دوم این است که فلسفه دین را به روش تفکر فلسفی ی

در این تعرف و منظر بطور . کنند می وگرایش عقلانی به دین یا دین پژوهی تعریف
خلط شده  "نحوه تفکر وپژوهش فلسفی از دین"و "دفاع فلسفی از دین"آشکار میان 

را ادامه الهیات فلسفی یا  آن، دلیل رد دانش بودن فلسفه دینه یعنی نمی توانند ب. است
عقلی از دین تلقی کنند یا تاملی کاملا بیرون دینی بدانند یا اینکه تفکر عقلی لابشرط 



 664  نیفلسفه د یستیچ یانتقاد یبررس

پرسش مهمتر این است . وبی اقتضاء نسبت به مدافعه یا عدم مدافعه از دین برشمارند
باشد که آیا فیلسوف دین ضرورتا باید غیر دیندار باشد یا مانعی ندارد که هم دیندار 

واحکام دین پرداخته وبا ملحدان به ستیز ها  وهم در نهایت به اثبات و دفاع از گزاره
پسینی به این  چنانچه بخواهیم با رویکردی واقع بینانه و ؟ ومحاجه نیز روی آورد

  . پاسخ دهیم با این منظر دچار مشکلات فراوانی خواهیم شدها  پرسش

 فلسفه دین بمثابه دانش وعلمـ 

فلسفه دین به دانش در ایران هم بسیار متاخر است وهم شاید گروه زیادی با آن  تعریف
عمده کسانی که در ایران در حوزه فلسفه دین به تحقیق وتدریس . به مخالفت بپردازند

هم گرایش فلسفی دارند وهم رشته اصلی آنها فلسفه است اما با این ، پردازند می وتامل
طور ه ب. ندان موافق نیستند یا اساسا مخالف هستندوصف با علم بودن فلسفه دین چ

 : توان در مخالفت با دانش برشمردن فلسفه علم نام برد می کلی سه دسته دلایل را

 : الف( دلایل تاریخی

بر ، صورت پذیرفت هایی  که آثاری از فلسفه دین وارد ایران شد وترجمه از زمانی 
نخستین های  نوع آثار که مربوط به دههاین . شد می روشی ورویکردی بودن آن تاکید

تنها واکنشی در برابر پوزیتویسم وحلقه وین ، گشت می ظهور فلسفه دین در غرب باز
که از این حیث ) فیلسوفان کیمبریجی نه تنها بر فرمالیسم زبانی تاکید داشتند. بود

عنایی ونیز دینی طبیعی بود( بلکه در اصرار بر معناداری و بی مهای  مخالفت با گزاره
بررسی وتامل ورزیدن  دینی را از قلمروهای  تمامی گزاره، شناختاری وغیرشناختاری

 دینداران یا موافقان معناداری یا حداقل شناختاری بودن زبان دین. خارج ساخته بودند
به گفتنی / ناگفتنی و نشان دادنی/ غیر نشان دادنی( تنها ها  در تقسیمی از گزاره)

همانطور در حوزه آکسفورد ، بربازگشت به زبان طبیعی دست زنندکوشیدند ابتدا 
رایل وبخصوص ویتگنشتاین دوم اینکار را آغاز کرده بودند؛ وسپس به حلقه ، آستین
ها  روشن بود که این کوشش. دینی را معنادار نشان دهندهای  پاسخ داده وگزارهها  وینی

حداقل تا دهه شصت مدعی علم  شد وکسی می تنها واکنشی در برابر مخالفان محسوب
این ادبیات که وارد ایران شد نه آنکه صرفا تاثیر ابتدایی بر . نبودها  بودن این نوع تلاش

ظاهرا این گروه در . جای نهاد بلکه تاثیر آن تا به امروز همچنان پابرجای مانده است
 علم معرفیبرابر آثار دوره دوم یا کنونی در فلسفه دین در غرب که فلسفه دین را 



 پردازی های نظریه مجموعه مقالات کرسی  664

های  البته در اینجا باید انگیزه. پذیرند اعتنا بوده یا با آگاهی دیدگاهشان را نمی بی، کند می
پایه گذار یا موسسان فلسفه ، مترجمان یا متفکران دوره اول. روانی را نیز افزون ساخت

ازم در اینجا به ارزیابی درستی یا نادرستی این ادعا نمی پرد) شوند می دین نیز محسوب
گرچه بسیاری با این نظر مخالف هستند( لذا ادعای آنها برعلم نبودن فلسفه دین 

از . برمتاخران تاثیر نهاده واز حیث روانی نمی توانند با دیدگاه آنها به مخالفت بپردازند
روشن . کنند می همین روی است که یکی از دلایلشان را ارجاع به نظرات آنها تلقی

 . توان دلیل دانست ونه بنیاد موجه ومعقولی برشمرد می عا را نهاست که این سنخ از اد

 : دلایل معرفتی ب(

گرچه فلسفه دین را نگرش فلسفی یا عقلی تعریف کرده اند اما عمده فیلسوفان دین یا 
پیش انگاره  عنوان پیش داشت وه در راس آنها باور به خدا را ب دینی وهای  اثبات گزاره

یا ملحدان( پاسخ ) معرفتی مخالفانهای  کنند تا به نقض می شیا تلا کنند و می تلقی
دهد که فیلسوفان دین دغدغه اصلی شان دفاع از باورهای دینی  می این امر نشان. دهند

وین ، البته برخی فیلسوفان همچون آنتونی فلو. اثبات موجه یا معقول بودن آنها است و
نامیم امااین گروه یا به رد معناداری  می جی ال مکی رافیلسوف دین، ویلیام راو، رایت
معرفتی بر انکار وجود خدا ارائه کردند و یا به  هایی  دینی پرداختند یا نقضهای  گزاره

طبیعی ، علمی واستقرائی، بمعنای وسیع آن اعم از دلایل متافیزیکی) صرف دلایل
وف دین نمی خود را فیلس، باید دانست که خود این متفکران. وتجربی( روی آوردند

برخی ترجیح دادند موضوعی خاص  ارائه کردند و هایی بعلاوه برخی تنها نقض. نامند
بهر روی عمده فیلسوفان دین دغدغه مدافعه . همچون شر را موردتوجه قرار دهند

سازد به همین دلیل است که  می این رویکرد آنرا به الهیات نزدیک. گرایانه دارند
. آنرا به الهیات فلسفی یا الهیات عقلی تعریف کردند، ینمخالفان علم بودن فلسفه د

حیثیت مدافعه گروانه مهمترین وجه معرفتی در مخالفت با دانش تلقی کردن آن 
چنانچه بتوانیم این حیثیت را نقد کنیم یا اساسا آنرا فصل حدی . شود  می محسوب

. راجرح و رد کنیمتوانیم مهمترین دلیل مخالفان علم بودن  ، میفلسفه دین نشماریم
توان به درستی نشان داد که وظیفه فیلسوف دین نه اثبات باور به خدا ومعناداری  می

 . دینی ونه رد آنها است بلکه بررسی وپژوهش عقلانی آن استهای  گزاره
  



 664  نیفلسفه د یستیچ یانتقاد یبررس

 : ج( دلایل روش شناسانه

ه روش در اینجا ب. دانش بودن امری همچون فلسفه دین نیازمند دلایل روشی است 
عبارت دیگر ه ب. بنیادین یک دانش استهای  معنای فراهم ساختن نظام مند مولفه

ه آیا ب. اصلی یک علم را سامان دهدهای  تواند سازه می منطقی کهای  سازوکار و شیوه
را مورد توجه وبررسی قرار داد که مودی  هایی ومولفهها  توان مناط می نحو متدولوژیک

مخالفان تاکید دارند  ؟عمل آورده دانش بودن امری دفاع ببه تاسیس دانش گردد یا از 
مند از علم بودن فلسفه  که روشی در اختیار نداریم تا بر اساس آن بتوان به شکل نظام

در تعریف پیشنهادی از . دفاع کرد، که منجر به علم بودن آن است هایی  دین یا ملاک
 . این مسئله بحث خواهم کرد
نیازمند طرحی ، بخشیدن و استقلال قائل شدن فلسفه دینحقیقت آن است که هویت 

همانطور که راهی برای تمایز آن از الهیات فلسفی یا ، در دفاع از علم بودن آن است
دارد تا نظریه  می این امر مارا وا. عقلانی جز دانش تلقی کردن فلسفه دین وجود ندارد

پیشینی  را در دو سنخ پسینی وکوشم تعاریف  می ابتدا. علم بودن آنرا بیشتر بکاویم
 . بررسی کرده وسر انجام طرحی پیشنهادی که تالیفی است بدست خواهم داد

 تعاریف پسینی

بر هویت ، اند اکثر تعاریفی که فیلسوفان دین در غرب ارائه کرده، در سه دهه اخیر
داده  متمایز ومستقل بودن فلسفه دین تاکید داشته وبه علم بودن آن بیشتر تمایل نشان

دلیلی بر آن اقامه نکردند بلکه  اما نکته مهم این است که هیچکدام از آنها ملاک و. اند
. عنوان دلیل جلوه دهنده صرفا کوشیدند تا اهمیت وجایگاه وگستره فلسفه دین را ب

 علیرغم آن در ایران هنوز از منظر پسینی کسی تمایلی به علم دانستن آن نداشته و
 . اند مثابه تفکرعقلی همانند ساختهه یات بحداکثر آنرا به اله

جان هیک یکی از متفکرانی است که در کتاب فلسفه دین بر ، در میان فیلسوفان دین
 وی. را به دانش تعریف کرد علم بودن آن تاکید داشته ودر تمایزی با الهیات آن

ی نیست از برای دفاع یا تبلیغ دین نیست چرا که ضرورای  وسیله، نویسد فلسفه دین می
 کسانی که به خدا اعتقاد ندارند ونیز دینداران به یکسان. دیدگاه دینی به آن نگاه کنیم

رو  از این. کنند می توانند به تفکر فلسفی در باب دین بپردازند ودر واقع همین کار را می
فلسفه ، جان هیک. )از فلسفه استای  از الهیات نیست بلکه شعبهای  فلسفه دین شاخه



 پردازی های نظریه مجموعه مقالات کرسی  664

(وی بر این اساس فلسفه دین را 13، 1412، انتشارات الهدی، ترجمه بهزاد سالکی، دین
کند که از موضوع  می یاد البته او از آن به دانش ثانوی یا مع الواسطه. کند می دانش تلقی

فلسفه علم  فلسفه هنر و، وی فلسفه دین را به فلسفه حقوق. تحقیق خود استقلال دارد
جان هیک پس از . با استقلال از موضوعات خودهستند هایی کند که دانش می تشبیه

مثابه ه هویت منحاز ب تعریف اولیه از فلسفه دین که جزئی از موضوعات دینی نبوده و
، به تحلیل مفاهیمی نظیر خدا کوشد می کند که فلسفه دین می یک دانش را دارد تصریح

نظایر آن  جاودانه وزندگی ، مناسک، آفرینش، پرستش، رستگاری، تکلیف اخلاقی
، زبان کشفیات علمی، بپردازد وماهیت زبان دینی را در مقایسه با زبان عادی روزمره

 (13-15، همان. )مکشوف سازد، هنر زبان اخلاق و
منزله دانش است اما ه علیرغم اینکه تعریف جان هیک سرآغازی بر تلقی فلسفه دین ب

نقد اول به این تعریف این . کنم می یانروشنی دارد که برخی از آنها را بهای  کاستی
طور خاص مسیحی ه ب است که هیچ فیلسوف دین در غرب نیست که ازدیدگاه دینی و

همه فیلسوفان دین در غرب موجه بودن باورهای دینی را . به گزارههای دینی نپردازد
به ای  همین اساس نگاه بدبینانه بر براساس درستی باورهای مسیحی ارزیابی کرده و

عملا ، پرسد که آیا در حوزه فلسفه دین می وقتی مگی از اسمارت. دلیل گرایی دارند
دهد که بسیاری از فیلسوفان  می پاسخ؟ دین را به معنای دین مسیحیت فرض نمی کنند

 . دین مسیحی است، مرادشان از دین، دین
(Magee, Modern British Philosophy,1986, 207) 

 اشت که در حوزه اسلامی اگر با فیلسوف دینی مواجه شدیمالبته نباید چنین پند
گیرد که حداقل در ایران متفکرانی در حوزه فلسفه دین  می نگارنده فرض را براین)

دین بپردازد های  دین اسلام به تامل در باب گزارههای  کاادر داریم( وی بدون پیشا
اوسیطره های  ن بر پژوهشرا آشکارا دخالت ندهد اما چناها  حتی اگر این پیش داشت
 . از توجه ودخالت دادن آنها نداردای  خواهد داشت که او چاره

نقد دوم این است که تمایز روشنی میان دانش ثانوی بودن فلسفه دین با رهیافت یا 
الواسطه از ابهام  عبارت دانش ثانوی یا مع. روش بودن آن وجود ندارد رویکرد و

کار را ، لسفه دین با فلسفه حقوق یا فلسفه هنر وعلمهمانند ساختن ف. برخورداراست
فلسفه حقوق یا هنر وعلم از وضوح حدی . سازد می تر ابهام را افزون دشوارتر و

علاوه عمدتا فلسفه را در این ه ب. بیشتری نسبت به فلسفه دین برخوردارنیستند
برند که تنها وجهی معرفت شناسانه  می کاره ب "شناسی"مضاف به معنای های  دانش



 664  نیفلسفه د یستیچ یانتقاد یبررس

 . از علمی منحاز حکایت نمی کند داشته و
علیرغم چنین اشکالاتی باید توجه هیک به دانش بودن فلسفه دین را پراهمیت تلقی 

 . کرد
 مقاله نخست درباره. مقاله اول برگزیدم، تعریف دوم را از کتاب عقل واعتقاد دینی

در این مقاله ابتدا تعریفی از . باشد می "یقت غاییدر جستجوی حق، تامل در باب خدا"
در تعریف . پردازد می دهد وسپس به بررسی چیستی تعریف فلسفه دین می دین بدست

تعریف دین به وضعیتی . دارد که تعاریف زیادی از دین وجود دارد می بیان، دین
حاکمیت او بر یا فهم حقیقت کامل یا جستجوی خداوند واعتقاد به اراده الهی و، روحی
چون برخی ادیان مانند بودیسم وجود دارد که اعتقادی به ، تعریفی جامع نیست، جهان

اسطوره ، شعایری، اخلاقی، اعتقادی) یا برشمردن خصایص شش گانه دین. خدا ندارد
هر ه ب. تری داریم اجتماعی وتجربی( گرچه مفید است اما باز نیاز به تعریف کامل، ای

او . گیرد می ادیان را در بر هدهد ومعتقد است که هم می دین ارائه روی وی تعریفی از
و ، اعمال، از اعتقاداتای  نویسد که دین متشکل از مجموعه می در تعریف دین

به باور . احساسات فردی وجمعی است که حول مفهوم حقیقت غایی سامان یافته است
شعایر ، اعمال دینی. گنجد می در این تعریف، نامیم می او تمام پدیدارهایی را که دین

عقل . )شود می احساسات وخشیت وخشوع را شامل، التزام دینی واخلاقی، دینی
 (12-21، چاپ چهارم، 1424، طرح نو، ترجمه نراقی وسلطانی، واعتقاد دینی

ابتدا فلسفه . پردازد می به تعریف فلسفه دین، بررسی عناصر آن پس از تعریف دین و
توانیم از فلسفه  می افزاید که می کند و می عد عقلانی دین تعریفدین را به بررسی ب

تحقیق در این باره که آیا . متوقع باشیم که در مطالعه اعتقادات دینی ما را یاری دهد
رشته . کاری کاملا فلسفی است، معقول هستند یا نه منسجم و، فلان اعتقادات معنادار

 کند تحت عنوان فلسفه دین شناخته یم که بعد عقلی دین را بررسیای  دانشگاهی
فلسفه دین به عنوان یک موضوع دانشگاهی تمایل فطری انسان نسبت به . شود می

نظامات های  یابی نکته وها  برای این منظور تکنیک و کند می پرسیدن وفهمیدن را تنقیح
 (23-25، همان. )کند می آورد وبر اعتقادات دینی اطلاق می صوری فلسفه را در میان

، تعریفی که در این اثر آمده علیرغم اینکه به دانش بودن فلسفه دین نزدیک شده است
نقد نخست این است که فلسفه . مراتب بیشتری از تعریف قبلی استه اما واجد ابهام ب

تلاش ، فلسفه تلقی کرده وبا تعریف مستقل از هر کدام دین را مرکب از دو واژه دین و
 به همین دلیل است که تصریح. دست دهده هایت از فلسفه دین بکرده تا تعریف در ن



 پردازی های نظریه مجموعه مقالات کرسی  644

کند نوع رویکرد ما به فلسفه دین کاملا در گرو آن است که وظیفه فلسفه را چه  می
 (22، همان. )بدانیم

، در تمام عبارات. نقیصه دیگر این تعریف است، خلط رشته دانشگاهی با علم بودن
این تعبیر از یکسو با علم . داند می دانشگاهیای  فلسفه دین را همچون موضوع یا رشته

 فلسفه علم وفلسفه تاریخ مقایسه، بودن سازگار است همانطور که وی آنرا با فلسفه هنر
( بررسی 21، همان، )سوی دیگر فلسفه دین را کوشش انتقادی از ( و21، همان) کند می

( 23، همان) مهم دین( تفکر جدی در باب موضوعات بسیار24، همان) بعد عقلانی دین
نامد که به روش  می (22، همان) ( پژوهش23، همان) اقامه برهان برای باورهای دینی

 . ورویکرد نزدیک است
وی مدعی است . گیرم می نوشته ایوکانگرپی "الهیات مسیحی"تعریف سوم را از مقاله 

هش که فلسفه دین با الهیات در موضوع یکسانی دارد گرچه در روش بررسی وپژو
 وی تصریح، در همین مقاله. باشد می ین با موقف مدافعه گرایانه الهیات متفاوتددر
 . کندکه الهیات مدعی مقام یک علم است می

 (Yves Congar,Christian Theology,1987,460-461) 

های  جایگاه آنرا در میان رشته، دلیل وی این است که گستره انتشارات در زمینه الهیات
البته وی معین . سازد می موجه، دانشگاهی تایید کرده ومقام آنرا به عنوان یک علمعلوم 

 عقلانی وانتقادی بودن آن را نیز به دلیل اول، خاص بودن روش، بودن موضوع
 . افزاید می

. برد می رنج، حقیقت این است که این تعریف نیز از همان ایراداتی که پیشتر بیان کردم
تن دو علم در تعریف معضل علم بودن فلسفه دین را حل نخواهد علاوه همانند ساخه ب

 . کرد
وی فلسفه دین را همچون . بازیل میچل انتخاب کردم "فلسفه دین"تعریف چهارم را از 

فلسفه تاریخ در نسبت با دانش تاریخ ونیز فلسفه علم نسبت به علم دانسته وکنش گر 
 . ردفلسفه دین را نه متکلم بلکه فیلسوف برمی شما

(Mitchell B. philosophy of Religion,ed. Oxford,1986,1-2) 

میچل با توجه به رویکردی که در فلسفه دین اتخاذ کرد حکایت بر گرایش ایشان به 
در این چهار تعریف . دارد هایی علم بودن فلسفه دین دارد اما همچنان تعابیر وی کاستی

 . خورد می چشمه چند ویژگی اساسی ب

 



 644  نیفلسفه د یستیچ یانتقاد یبررس

 فلسفه که است هفتاد دهه از پس یعنی متاخر های ددهه به مربوط تعاریف این همه ـ
 وعدم معناداری اشکالات به گفتن پاسخ وبجای آمده بیرون تحلیلی فلسفه سلطه از دین

 .آوردند روی آن معرفتی ونتایج دین کلی بررسی به معناداری
 است شده اذعان دین فلسفه از مستقل تعریف های دشواری به تعاریف تمامی درـ 

 تعریفی وروش، وغایت موضوع وحدت اساس بر آسانی به که علوم سایر برخلاف
 اخلاق وفلسفه هنر فلسفه علم، فلسفه به را دین فلسفه آنها همه. دهیم می بدست منحاز
  .شوند قائل آن برای هویتی تا کوشیدند سازی، همانند طریق واز کرده همانند

 دین فلسفه تفکیک برای تلاشی که است این تعاریف این در توجه وقابل درست نکته ـ
 فلسفه دانستن علم در معضل مهمترین گویا. پذیرفت صورت( نحو هر به) الهیات از

 مدافعه وجه در تنها را وتمایز کرده تلقی الهیات از وجزئی بخشی آنرا که بود این دین
 ونه همانندسازی با نه.  است این از بیش مشکل اما. بدانیم گروی مدافعه وعدم گروی

 .کرد ارائه دین فلسفه از مستقل تعریفی توان نمی تمایز صرف با

 تعریف پیشینی

با روش  ینیمسائل د یِفلسف-یکه به پژوهشِ عقلان یعبارتست از دانش نیفلسفه د
 . پردازد یم نیفهم د و یانتقاد لیمنظور تحله و ب ینید رونیب

عمل ه دفاع ب یشنهادیپ فیفوق، از تعر فیاجزاء وعناصر تعر لیکوشم با تحل یم
و  تیجامع ،ییرا با توجه به سه معضل واقع گرا فیتعر یکارامد انیآورده ودر پا

 سازم. نییتب یکارکرد

 : دانش

 ؟ توان دانش اطلاق کرد ای می در چه صورتی به امری یا پدیده ؟ ویژگی دانش کدامست
شرط ، تمامی آنها آیا مجموعه شروطی وجود دارد که هر یک به تنهایی شرط لازم و

نامیم باید با هر شرطی از آن شروط مطابقت  می یعنی امری را که دانش ؟ کافی هستند
اساسا در  ؟را دانش خواهیم نامید، چنانچه با همه آن شروط مطابق باشد داشته باشد و

 ؟ شوند می ام ملاکها مهمترین ملاک محسوبکد، تعریف امری به دانش بودن
حول محور ، در تعریف علم گفته شده که هر امری که دارای موضوعی باشد که مسائل

 . توان علم نامید می آن اجتماع یابند ودارای روش وغایت معینی باشد را



 پردازی های نظریه مجموعه مقالات کرسی  644

ن وذلک أ: نویسد ، میسینا در بررسی تعریف فلسفه در همان فصل اول از مقاله اولی ابن
ومبادیء ، وأشیاء هی المطلوبه، فی سائر العلوم قد کان یکون لک شئ هو موضوع

، 1313، قم، مقدمه ابراهیم مدکور، الشفاء الالهیات، ابن سینا. )مسلمه منها تولف البراهین
مسائل که مطلوب ، علم آنست که واجد موضوعی باشد. (5، منشورات مکتبه المرعشی

دارای روش وغایت . مبادی آن مسلم باشد و، کل گیرددر آن است تابعی از موضوع ش
 . معینی است

مهمترین . های گوناگونی وجود دارد روشن است که درباره علم بودن امری دیدگاه
بررسی یک مثال مسئله را تا حدی ؟ نامیم می مسئله این است که چه نوع تلاشی را علم

 شمارند اما مردم شناسی و می بربسیاری دوعلم فیزیک وریاضی را علم . سازد می واضح

طور که روزی اقتصاد وروانشناسی جزو  باستان شناسی را علم تلقی نمی کنند همان
 ؟ وجود داردای  چرا چنین تلقی. علوم مناقشه آمیز بود

پیچیده است که  مفهومی دشوار و، "علم"نخست آنکه . توان دو دلیل ارائه کرد می
تا زمانیکه تاریخی بر پدیده یا امری . آن وجود داردنظرات گوناگونی در باره معنای 

نگذرد وادبیات کافی برای آن فراهم نگردد وحجم قابل توجهی مناقشه وآراء تولید 
دلیل دوم این است که . دشوار خواهد بود که به سادگی به آن علم اطلاق کنند، نگردد

دقیق و فرایندی بوده های  نامند که واجد روش می را علمیای  حوزه، عموم انسان ها
 هایی  وبه نتایج روشن ومعین آن اعتماد کنند یا نتایجی منطقی را مودی گردد که صدق

برگردان نواب ، درآمدی بر فلسفه علم، پیتر گادفری اسمیت. )کلی وضروری دارند
 (3-5، 1432، تهران، پژوهشگاه علوم انسانی ومطالعات فرهنگی، مقربی

مبادی آن عقلی است که برآمده از ، معین است بنام دینفلسفه دین دارای موضوعی 
زبان ، شرور، مسئله آفرینش، اثبات خدا: مسائل این علم عبارتند. عناصر برهانی است

 . . . و، مرگ وجاودانگی، نفس و بدن، دین
غایتی خاص دارد که  بعلاوه فلسفه دین دارای روش معینی بنام عقلی یا فلسفی بوده و

 . دینی استهای  اثبات و رد گزارههمان نحوه 
بنابراین فلسفه دین دارای مجموعه شروطی برای علم بودن است که هر کدام از آنها 

رسد که  می نظره در این میان ب. شوند می همگی آنها شرط کافی محسوب شرط لازم و
کلی وضروری است ، نتایج این دانش. مهمترین مولفه تلقی شود، شرط وحدت موضوع

 . منطقی وبرهانی استهای  ام با استنتاجتو و



 643  نیفلسفه د یستیچ یانتقاد یبررس

 فلسفیـ پژوهش عقلانی 

 و، جدید فلسفه دین را از تمامی وجوه کلام یا الهیات اعم از کلام قدیم و، این قید
تا پیش از علم تلقی کردن . سازد می طبیعی وحتی الهیات عقلی متمایز الهیات وحیانی و

کردند که  می کر یا روش پژوهش تعریفکوشش وتف، عمدتا آنرا به تحقیق، فلسفه دین
همگان در پژوهش عقلانی تاکید دارند اما قید . پردازد می به بررسی بعد عقلانی دین

آیا عقلانی تنها یا حتی فلسفی صرف کفایت ؟ دهد می فلسفی چه مشکلی را پاسخ
 ؟ فلسفی چیست ـدلیل تاکید بر عقلانی ؟ کند نمی

رهیز ازخلط فلسفه دین از کلام یا الهیات است اما واژه بیان کردم که قید عقلانی برای پ
 از فلسفه محسوبای  فلسفه دین شاخه. فلسفی تنها ذکر خاص بعد از عام نیست

، میرچیا الیاده) خاص یک دین یا حتی مذهب است، شود در حالیکه کلام یا الهیات می
، انسانی ومطالعات فرهنگی مپژوهشگاه علو، تهران، ترجمه خرمشاهی، دین پژوهی

رو باید ابتدا فلسفه دین را نوعی دین پژوهی فلسفی  این از. (1/243، چ دوم، 1415
. پردازد لذا شأنی فیلسوفانه دارد می فیلسوف دین به تفکر فلسفی در باب دین. دانست

نامیم اما پلنتینگا را به  می شاید به همین دلیل ظریف است که جان هیک را فیلسوف
 . شناسیم می تکلم بودنم

 مسائل دینی

تفاوت دقیق مسئله وموضوع این است که همواره در یک علم با مسائل آن مواجه 
مبادی جزو مسلمات آن . مبادی وموضوع علم را نمی توان در آن بحث کرد. هستیم

، شوددر حالیکه مسائل یک علم می علم است وموضوع هر علم در علمی بالاتر بررسی
( ما همواره در ریاضیات یا هندسه از مسائل 5، 1313، ابن سینا. )علم استمطلوب آن 

بررسی  اشکال ونظایر آن بحث کرده و، تقارن، زاویه، جمع، کسر، آن همچون تقسیم
بنا براین در فلسفه دین با مسائل دین . حقیقت عدد یا خط را به فلسفه واگذارکردیم

 . روبروهستیم اعم از اثبات یا انکار

  برون دینی روش

ذکر ، چهارگانه صورت پذیرفتههای  منظر قید فوق در بسیاری از تعاریفی که تاکنون از
 : برخی از آن چنین تعبیر کردند. شده است



 پردازی های نظریه مجموعه مقالات کرسی  646

. در واقع اساسا ضروری نیست در فلسفه دین از دیدگاه دینی به مسائل دینی نگاه کنیم"
 (13، 1412، فلسفه دین، جان هیک) "

بر جنبه درون دینی الهیات وبیرون دینی وانتقادی فلسفه دین تاکید در تعریفی دیگر 
تصریح گردید که عالمان الهیات باید به اصالت ایمان ودین وفادار باشند  شده و

. کند تحلیل می حقیقت دینی را، گرایانه درحالیکه فلسفه دین بدون این جنبه مدافعه
دین را با روشی ، به کمک عقل و کوشد تا بدون لحاظ متعلقات ایمان می فلسفه دین

 . انتقادی بررسی کند
(Congar,1987,459-460) 

ضمن بررسی وضعیت جدید دین در دوره ، اصلی در فلسفه دینهای  ریکور در جریان
دو رویکرد جامعه شناسی دین وفلسفه دین را در نگاه عقلی وبیرون دینی به ، معاصر

که در دین زدایی در دوره  هایی که تلاشدین پراهمیت ارزیابی کرده واعتقاد دارد 
انتقادی به ای  سبب شد که فیلسوفانی با رهیافت عقلی ومواجهه، جدید صورت پذیرفت

 . بازاندیشی وتفسیر فلسفی از دین دست زنند
(Ricoear,paul,Main Trends in Philosophy,1979,New York,Hdmes and Meier 
publishers,Inc. 372-392) 

توان هر دو رویکرد درون دینی وبرون دینی را در فلسفه دین  می کنند می ربرخی تصو
 کند که این تقسیم می نویسنده مقاله فلسفه دین وکلام جدید تصریح. در پیش گرفت

کلام های  تقسیم فلسفه دین به مسائل برون دینی و مسائل درون دینی( را از درس)
به کوشش ، دین وکلام جدید فلسفه. )جدید آقای ملکیان الهام گرفته است

 (122، 1422، پژوهشگاه فرهنگ واندیشه اسلامی، تهران، محمدصفرجبرئیلی
سازگاری با فلسفه دین ندارد بلکه ، دهد می نه تنها این تعابیر با شرحی که نویسنده

مسائل وموضوعات در فلسفه دین با رویکرد  میان بندی خلط آشکار اساسا این تقسیم
این نیست که بیرون دینی یا درون دینی را به مسائل بازگردانده  بحث. در آن است

دست دهیم بلکه مناقشه اصلی بر سر نوع وسنخ رویکرد در فلسفه ه واقسامی از آن ب
فیلسوف دین در صورتی که در . دین ونحوه مواجهه فیلسوف دین با این مسائل است

هارچوب فلسفه دین خارج نگاهی درون دینی را در پیش بگیرد از چ، برخی موضوعات
، جامعه شناختی) فلسفه دین در هر پنج رویکردش. نامیم می شده وما او را یک متکلم

پدیدارشناسی( به دین باید روش عقلی وبیرون  و، روانشناسی، ساختارگرایی، تاریخی
ای  مقدمه، ودیگران. ه. ج، لیث: ک. ر. )دینی را در پیش بگیرد تا متمایز از الهیات گردد

 ( 1413، نقش جهان، تهران، ترجمه همایون همتی، بر الهیات معاصر



 644  نیفلسفه د یستیچ یانتقاد یبررس

البته باید دانست که رهیافت فلسفی به دین یکی از رویکردهای بیرون دینی به دین 
است لذا خلطی که برخی در ایران دچار آن شدند که فلسفه دین را دین شناسی به دین 

، سروش: ک. ر) رد فلسفی دانستنداز نگاه بیرون دینی دانسته وآنرا محدود در رویک
، (11، 1414، تهران، موسسه فرهنگی صراط، قبض وبسط تئوریک شریعت، عبدالکریم

برخی آنرا مساوی با فهم  موجب اشتباهاتی در باب تعریف قید بیرون دینی گردید و
برخی بیرون . در ایران همین دو معنا از بیرون دینی وجود دارد. فلسفی تلقی کردند

معنای روش فلسفی ه را مواجهه غیر مدافعه گرایانه برشمردند وبرخی دیگر آنرا بدینی 
، رویکرد تحلیلی، شیوه تفکر عقلی بمعنای عام، توان معنای انتقادی . میتفسیر کردند

واژه  رسد می بنظر. ورویکردهای مختلف را نیز به آن اضافه کردها  وبکارگیری روش
لازمه این بررسی . باشد می ونیازمند تنقیح وتبیین بیرون دینی از ابهام برخورد است

 . توجه به چند پرسش اساسی در این باب است
آیا هر روش بیرون دینی باید لزوما به ادله درون دینی بی اعتناء باشد یا یک فیلسوف ـ 

 ؟ تواند ازخود دین وبراهین آن بهره جوید می دین
 ؟ رایانه داردروش بیرون دینی چه نسبتی با حیث مدافعه گـ 
های  در صورتی که از دلایل دین بنحو عقلی بهره ببریم ولزوما در صدد دفاع از آموزهـ 

حتی از منظر بیرون دینی( ) آیا باز این ادله شایستگی دلیل واقع شدن را، دینی نباشیم
 ؟ دارندن

 ؟ د بوددرصورتی که قید عقلی یا فلسفی را بیاوریم چه نیازی به قید بیرون دینی خواهـ 
 ؟ شوند می مهمترین مولفه در این تعریف محسوب، یک از معنی بیرون دینی کدامـ 

پذیرند که ممیزه مهم فلسفه دین روش  می نکته پایانی این است که همه فیلسوفان دین
مدعی شد  توان برای این قید قائل به وحدت بوده و می رو بیرون دینی آن است از این

 . دت روش نیز روبروهستیمکه در این تعریف با وح

 تحلیل انتقادی وفهم دین

دهد. این پرسش که آیا علاوه بر  انتقادی و فهم، وحدت در غایت را نشان میدوقید 
توان وحدت در غایت را نیز در تعریف فلسفه لحاظ  روش، می وحدت در موضوع و

دغدغه آنها  کرد یا خیر، پرسش پر اهمیتی است. با توجه به اینکه غایت ملحدان و
اساسا با دینداران یا خداباوران متفاوت است و در عین حال همه آنها را فیلسوف دین 

 توان از وحدت در غایت دفاع کرد؟  نامیم، آیا می می



 پردازی های نظریه مجموعه مقالات کرسی  644

حقیقت این است که غایت فلسفه دین نه لزوما اثبات اعتقادات دینی یا ابطال ورد آنها 
اعم از آنکه به اثبات مودی گردد یا انکار بلکه پژوهش وتحلیل انتقادی این باورهاست 

کوشند تا با روشی  عبارت دیگر همه فیلسوفان دین، خواه ملحد یا دیندار میه شود. ب
عقلی، باورها ومسائل دینی را مورد توجه وتحلیل قرار داده وبه کمک براهین درستی یا 

د باشد. آنچه که مهم عیان سازند حتی اگر این فیلسوف یک دیندارمِعتقرا نادرستی آنرا 
است دیندار بودن یا نبودن او نیست بلکه سنخ و روش پژوهش وارزیابی این 

رسد با این توضیحات روشن شد که غایت در فلسفه دین، تحلیل  باورهاست.  بنطر می
باشد.  منظور فهم درستی یا نادرستی آن میه مسائل دین ب اندیشی در موضوعات و و وا

وحدت نتایج نیست بلکه در خود تحلیل فلسفی وفهم ریشه  معنایه وحدت غایت ب
 دارد. 

( اما نینیان 13، 1412برد )فلسفه دین،  برخی مانند جان هیک واژه تحلیل را بکار می
 چکند که فیلسوف دین در فهم مسائل دینی به هی اسمارت پش از آنکه تاکید می

سفه دین، تامل ورزیدن در کند که هدف فل متعهد نیست، تصریح می دیدگاهی ملتزم و
دین بمنظور فهم ژرف است. برای دست یافتن به این مقصود، فرقی نمی کند که 

 فیلسوف دین، ملحد باشد یا خداباور. 
(Modern British Philosophy,1986,211-213) 

ای نه تنها  جالب این است که وی معتقد است تعهد و ایمان افراطی به دین یا عقیده
چه  و وتامل صحیح خواهد شد بلکه فهم عمیق را مودی نخواهد گردیدمانع تحلیل 

 بسا فرد غیر دیندار با توجه به عدم التزام به باور خاص، به فهمی ژرفتر دست یابد. 
هم  داند و پراود فوت وظیفه فلسفه دین را هم ارزیابی معقولیت اعتقادات دینی می

ترجمه بهاء الدین خرمشاهی، در دایره تحلیل آن باورها )پراودفوت، فلسفه دین، 
(. برخی 11، 3، )مجله کیان، شماره 415، 11المعارف دین زیر نظر میر چیا الیاده، ج. 

مثابه دانش، ترجیح ه دیگر که دین پژوهی والهیات فلسفی را برعنوان فلسفه دین ب
در غایت را  کوشند تا غایت واحد را نقد کرده وتفاوت ملحدان وخداباوران اند، می داده

های دینی هستند  تفاوتی بنیادین تلقی کنند. خداباوران گرچه در صدد فهم عقلی گزاره
ه اما عمیقا به ماوراء الطبیعی بودن دین اعتقاد داشته و در نهایت از ایمان دینی دفاع ب

های دینی، برغم  که ملحدان در همان آغاز با رد معناداری گزاره آورند در حالی عمل می
یل نظری وفلسفی در صدد ابطال آن بوده واساسا وجود دین و امور ماورائی ووجود تحل

خداوند را منکر هستند در صورتی که اگر این گروه با براهین عقلی به درستی باورهای 



 644  نیفلسفه د یستیچ یانتقاد یبررس

دینی رسیدند باید به نتایج آن ملتزم باشند همانطور که مومنان نیز در صورت اثبات 
دانیم که نه  های دینی، بدان متعهد شوند. همه می گزاره یا برخیها  نادرستی همه گزاره

 های فلسفی خود پایبند نیستند.  مومنان ونه ملحدان به نتایج منصفانه بررسی
تواند مسئله غایت واحد را مورد انکار قرار دهد اما چون ملتزم  این پرسش گرچه می
توان  شود لذا نمی نمیای اساسی در تتبعات فلسفه دین محسوب  بودن یا نبودن، مسئله

از ها  را چالش بزرگ دانست. مسئله اصلی این است که فیلسوف دین در روش آن
عقلی بهره ببرد و با تحلیل موضوعات دینی به فهم آن دست یابد. التزام  روش فلسفی و

 ای ثانوی است.  مسئله

 گیری نتیجه

مختلفی در این باب در معنا وتعریف دین، نزاعی مبنایی است. دیدگاههای مناقشه  
ای از فلسفه تلقی کردند، گروهی دیگر بر روش و  را رشته شکل گرفته است. برخی آن

را در دین پژوهی بمعنای خاص قرا  ای دیگر آن رویکرد بودن آن تاکید ورزیدند، وعده
کرد وقلمرو  دادند. گرچه این تعاریف تا حدی، چهارچوبی را برای فلسفه دین تعیین می

سامان بخشید اما از تعریف دقیق ها  ساخت و تمایزاتی را با سایر حوزه مایز میرا مت آن
کدام از این تعاریف نتوانست بدرستی میان الهیات بمعنای  وصحیح آن ناتوان بود. هیچ

های کلام  چنان حوزه اعم وفلسفه دین تمایزی را مودی شود. براساس این تعاریف آن
دین پژوهی عام از طرف دیگر با  پدیدارشناسی و ووالهیات از یکطرف وجامعه شناسی 

فلسفه دین در هم تنیده گردید که هیچ کوششی نمی تواند مرز وحدود دقیق آنها را 
تعیین کند. از سوی دیگر قیودی همچون روش عقلی یا تامل فلسفی، تحلیل فرانگرانه 

که منظر بحث  و توصیف پدیدارشناسانه نیز چندان کارامد نمی شد. گام اول این است
خواهیم به تعریفی از فلسفه دین دست یابیم که وجه مدافعه  را مشخص سازیم. می

کلام نداشته باشد،  گرایانه در آن لحاظ نشود، به حیث قلمرو تداخلی با الهیات و
منحاز )ونه صرفا  نشان داده شود، علمی مستقل و طور دقیقه وحدت در موضوع ب

ها( شمرده شود، وبالاخره روش وغایت  لی وپوزیتیویستواکنشی در برابر فلسفه تحلی
کارامدی آن اثبات گردد. دست یافتن به این غرض نیازمند  خاص بر اساس کارکرد و

ارزیابی ونقد  ها، منظرها، آراء گوناگون و اندیشی در تعاریف، دیدگاه بازکاوی و وا
ا اثبات کنیم که خود آنهاست. در این نوشتار کوشیدیم تا هم علم بودن فلسفه دین ر



 پردازی های نظریه مجموعه مقالات کرسی  644

 هم تلاش کردیم تا آراء و قلمرو آن دارد و سهم بنیادینی در تبیین درست ماهیت و
 دو وجهت نقد کنیم. نتیجه روشن این تلاش در هر های مخالف را طرح و دیدگاه

 نحو فلسفی وعقلانی وه وصیف وتحلیل آراء، این شد که فلسفه دین دانشی است که ب
منظور تحلیل آن برای ه های دینی ب گزاره ه بررسی وارزیابی دین وباروش بیرون دین ب

پردازد. در این کوشش تاکید گردید که  عمیق دین می دست یافتن به فهم صحیح و
توانند از وحدت در  تعاریف پسینی علیرغم برخوردار بودن از ویژگی واقع گرایی، نمی

ل حل مسئله را در گرو توجه مین دلیه عمل آورند بهه غایت دفاع ب موضوع، روش و
 تر در تعریف پیشینی دیدیم.  شایسته

 


	Majmoe maghalat Korsi nazarieh Pardazi   94-10-15.pdf
	16


